# EL SERVIDOR

AÑO XV Nº 22

Buena Voluntad en Acción

2009





## LA GRAN INVOCACIÓN

Desde el punto de Luz en la Mente de Dios, Que afluya Luz a las mentes de los hombres; Que la Luz descienda a la Tierra.

Desde el punto de Amor en el Corazón de Dios, Que afluya Amor a los corazones de los hombres; Que Cristo retorne a la Tierra.

Desde el Centro donde la Voluntad de Dios es conocida. Que el propósito guíe a las pequeñas voluntades de los hombres, El Propósito que los Maestros conocen y sirven.

Desde el centro que llamamos la raza de los hombres, Que se realice el Plan de Amor y de Luz y selle la puerta donde se halla el mal.

Que la Luz, el Amor y el Poder restablezcan el Plan en la Tierra.

Esta invocación no es propiedad de ningún individuo o grupo en especial. Pertenece a toda la humanidad. Empleándola o estimulando a otros para que la reciten, no se favorece a ningún grupo ni organización determinada. La belleza y la fuerza de esta Invocación reside en su sencillez y en que expresa ciertas verdades esenciales que todos los hombres aceptan innata y normalmente: la verdad de la existencia de una Inteligencia básica a la que vagamente damos el nombre de Dios; la verdad de que detrás de las apariencias externas el Amor es el poder motivador del Universo; la verdad de que vino a la tierra una gran Individualidad llamada el Cristo por los cristianos, que encarnó ese amor para que pudiéramos comprenderlo; la verdad de que el Amor y la inteligencia son consecuencia de la Voluntad de Diós, y finalmente de que el Plan Divino sólo puede desarrollarse a través de la humanidad misma.

# **EDITORIAL**

Hemos entrado en la Era de Acuario, también llamada la Era del Amor, principio crístico que nos posibilitará trasmutar los errores del pasado, de una civilización materialista que fijó las bases de la vida en el tener en lugar del Ser. En este alborear de una nueva conciencia, más amplia y esclarecida por el dolor, la humanidad podrá recuperar la guía interna y espiritual en una vuelta más elevada de la espiral evolutiva, llevándonos a comprender la "unidad en la diversidad", unidad de conciencia y diversidad de las formas y personalidades hasta alcanzar la síntesis del Todo en el Uno y del Uno en los muchos.

La voluntad del Señor del Mundo desciende desde el centro planetario de mayor poder y deberá ser canalizada por la humanidad para cumplir su meta lejana pero inexorable. Cuando se logre complementar la Voluntad con la comprensión amorosa, que trae el reconocimiento de la hermandad, la raza humana demostrará su pertenencia al reino divino trabajando por el bien de la totalidad.

"Es verdaderamente espiritual aquello que adecuadamente relaciona a un hombre con otro y al hombre con Dios..." Espiritualidad es, esencialmente, establecer rectas relaciones humanas. Esta realización tendrá lugar cuando hayamos aprendido, como Humanidad, a servir

"EL ASPECTO VOLUNTAD DE LA DIVINIDAD SÓLO PUEDE EXPRESARSE POR MEDIO DE LA HUMANIDAD, PUES EL CUARTO REINO DE LA NATURALEZA ESTÁ DESTINADO A SER EL AGENTE DE LA VOLUNTAD PARA LOS TRES REINOS SUBHUMANOS. POR LO TANTO, FUE ESENCIAL QUE LA HUMANIDAD DESARROLLARA EL ESPÍRITU INCLUYENTE Y LA TENDENCIA HACIA LA IDENTIFICACIÓN ESPIRITUAL, COMO PASO PREPARATORIO PARA EL DESARROLLO DE LA RESPUESTA AL PROPÓSITO DIVINO. ES MUY ESENCIAL QUE LOS DISCÍPULOS DEL MUNDO DESARROLLEN LA VOLUNTAD AL BIEN, PARA QUE EL COMÚN DE LA HUMANIDAD PUEDA EXPRESARLA. LA VOLUNTAD AL BIEN DE LOS CONOCEDORES DEL MUNDO ES LA SIMIENTE MAGNÉTICA DEL FUTURO. LA VOLUNTAD AL BIEN ES EL ASPECTO PADRE, MIENTRAS QUE LA BUENA VOLUNTAD ES EL ASPECTO MADRE, Y POR LA RELACIÓN DE AMBOS SE PODRÁ ERIGIR LA NUEVA CIVILIZACIÓN, BASADA EN SÓLIDAS LÍNEAS ESPIRITUALES (AUNQUE TOTALMENTE DISTINTAS)."

Tratado sobre los Siete Rayos Tº V, "Los Rayos y las Iniciaciones".

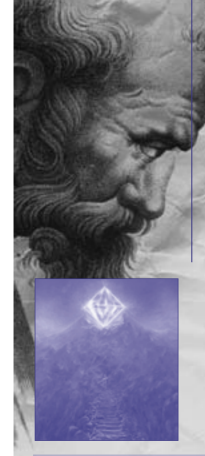
Tal como nos dice el *Maestro Morya:* "Será la mejor cosecha de toda la siembra". Detrás de este promisorio pensamiento está el Señor del Mundo en Quien vivimos, nos movemos y tenemos nuestro Ser con Su Propósito de irradiar la energía de primer rayo de Voluntad o Poder en forma directa a la humanidad. Para esto la Jerarquía nos ha preparado, y lo sigue haciendo, mediante el segundo rayo de Amor-Sabiduría impulsándonos a amar a todo ser viviente aceptando las diferencias que son necesarias para complementar la Creación.

junto a la Jerarquía planetaria, descentralizándonos y aplicando la Voluntad al Bien, que es reflejo de la Voluntad de Dios y busca en la expansión de la conciencia individual el desenvolvimiento de la conciencia grupal.

A impulso de la energía del amor surgirán respuestas y decisiones solidarias, altruistas y consecuentes con la realidad que nos ofrece el Amor universal, y de este modo la expresión objetiva del Plan cumplirá con los más altos cánones subjetivos.

DE NUESTRO ESFUERZO Y TRABAJO EN LAS LÍNEAS DE LA VOLUNTAD AL BIEN Y LA BUENA VOLUNTAD EMERGERÁ LIBRE Y ESPONTÁNEAMENTE LA UNIDAD INTERNACIONAL.

Voluntad al Bien...



## INDICE

- Editorial
- 3 Servicio constante
- 5 Compensaciones del Camino
- 7 La espiritualidad, la física y la vida cotidiana (tres en uno)
- 8 Semblanza de Pitágoras
- 13 La calma de la comprensión
- 14 Planolandia
- 17 Desapego
- 18 Unidades de Servicio
- 20 Cronograma de plenilunios y reuniones

### TAPA

Golgotha, pintura de Annie Lauro a quien agradecemos su gentileza.

"Cuando llegaron al lugar llamado Gólgota, que significa 'lugar del Cráneo'" Mateo 27:33

"El drama del Calvario se vuelve a representar en toda alma que alcanza la conciencia espiritual. ...El Niño Cristo debe nacer nuevamente en nosotros, crecer y actuar allí, sufrir y morir para el mundo, elevarse en poder en nosotros y ascender al eterno Padre."

De Belén al Calvario, pág. 218.

Sitio web de Annie Lauro: http://creonsensemble.free.fr

AÑO XV NÚMERO 22 DICIEMBRE 2009

### EXTRACTOS...

EL OBJETIVO DEFINIDO CREA CAMINOS. SI LA FUERZA DE LA INTENCIÓN ES POTENTE Y EL OBJETIVO CLARO, LOS MEDIOS SURGEN SOLOS.

VICENTE BELTRÁN ANGLADA

#### AGRADECIMIENTOS...

**Fundación Lucis** agradece todas las colaboraciones recibidas: citas de diversas enseñanzas, escritos y contribuciones. Las primeras pueden enviarse por e-mail a **elservidor@lucis.org** considerando como referencia para la cantidad de texto el tamaño de una hoja carta a doble espacio.

Por contribuciones dinerarias puede enviar un e-mail a **infocontribuciones@lucis.org**, recibirá una respuesta automática con todas las modalidades disponibles según su lugar de residencia. Los artículos incluidos en esta edición pueden ser reproducidos, citando la fuente. Las opiniones expresadas en las notas firmadas son responsabilidad de sus autores.

**"El Servidor"** es una publicación de distribución gratuita de Buena Voluntad, organismo de carácter educativo que trabaja para establecer rectas relaciones humanas por el empleo del poder de la Buena Voluntad. Editado por Fundación Lucis, Rodríguez Peña 208 4° piso (C1020ADF) Buenos Aires, Argentina, Tel./Fax: (54-11) 4371-8541.

Para obtener más información acerca de Fundación Lucis y sus actividades puede visitar www.lucis.org

## En la vida misma, tal como se manifiesta en la Naturaleza,

los hombres tenemos la mejor demostración de lo que es Servicio. Desde la luz y el calor, que recibimos del Sol, hasta la manifestación de vida en una hoja de hierba,

todo es servicio, impersonal, abnegado y en obediencia a la ley que rige el desenvolvimiento de nuestro Universo hacia un mayor grado de perfección. Todo en la vida es Servicio; Dios, el Logos, se limita a Sí mismo a fin de que Sus criaturas tengan vida, se desenvuelvan progresivamente y alcancen la perfección, ideada en Su Mente infinita; al otro extremo de la escala, el mineral cede sus elementos para que el vegetal germine, crezca, florezca y dé fruto. Todo obedece a la ley dual del Amor y del Sacrificio, cuya manifestación sintética es Servicio. Todo acto de verdadero Servicio intensifica y expande el amor, a la vez que fortalece el espíritu de sacrificio. Por no entender bien esta doble acción recíproca, que es la raíz de todo progreso, buscamos en nuestras relaciones humanas lo que llamamos amor, pero tratamos de eludir lo que significa sacrificio, con lo cual hemos creado las dos fuerzas negativas, egoísmo y temor, causa original de todos nuestros sinsabores y desgracias. Porque el egoísmo y el temor no son productos de la acción de Dios sino creaciones de la mente humana.

Mucho de lo que se presenta con la etiqueta de Servicio no es tal, sino producto del egoísmo o del temor. El verdadero servidor se distingue por su actitud hacia la vida y hacia el semejante, más que por sus acciones. La vida de algunos hombres es un constante acto de servicio, porque sus pensamientos, sus palabras y sus acciones siempre redundan en servicio de alguien.

Son pocos los llamados a grandes actos de servicio, pero en cambio son innumerables las ocasiones que tiene el hombre para ser útil a los demás.

Todos
podemos
tener un buen
pensamiento
para nuestros seme-

jantes; todos podemos decir una palabra alentadora en vez de una de crítica; miles de pequeñas cosas a las que en general no damos importancia señalan indeleblemente al servidor. Son estas pequeñas cosas las que poco a poco forman el carácter del servidor, hasta que adquiere las cualidades distintivas de todos los grandes Servidores de la Humanidad, que son: completo olvido de sí mismo e inofensividad en cuanto piensa, en cuanto dice y en cuanto hace.

Con frecuencia oímos hablar del Servicio de Dios, sobre todo a personas de carácter o tendencia religiosa. Indiscutiblemente, la mejor manera, mejor dicho, la única manera que tene-

"Mucho de lo que se presenta con la etiqueta de Servicio no es tal, sino producto del egoísmo o del temor. El verdadero servidor se distingue por su actitud hacia la vida y hacia el semejante, más que por sus acciones. ..."

mos de servir a Dios es servir a nuestros hermanos, como manifestaciones y expresiones de la vida de Dios. La frase "servir a Dios" no tiene sentido si no quiere decir servirle en sus criaturas. Nadie ha visto jamás a Dios, sino en Su acción, que es la vida de sus criaturas, por medio de las cuales se manifiesta y expresa. Servimos a Dios cuando servimos a nuestros hermanos y contribuimos al progreso del mundo.

Servimos igualmente a Dios cuando nos esforzamos en ser nosotros mismos expresiones más perfectas de Él y ponemos de manifiesto Su perfección en la altura y belleza de nuestros porque todo lo que se haga para mejorar algo, sea el hombre mismo o el medio ambiente, es servicio. Es, por así decir, una actitud mental que da carácter de servicio a cuanto se hace, pues el actor obra con la idea de beneficiar, no exclusivamente a sí mismo sino a la comunidad que forma parte.

El esfuerzo para perfeccionarse uno mismo es "servicio" si la idea o actitud mental y el objeto es

> contribuir, en lo que a uno corresponde, al mejoramiento de la comunidad; pero es puro egoísmo cuando la finalidad es la satisfacción personal.

> La marca del servidor no la ve ni la conoce el mundo, porque está oculta en el corazón del servidor y éste no la muestra. El verdadero servicio tiene mucho del perfume de la violeta y es modesto y humilde como ésta. Ciertamente hay servidores que desempeñan funciones espectaculares y de responsabilidad. Pero el mundo, en general, no los considera como tales y les atribuye motivos variados; rara vez se los reconoce por lo que son. Esta clase de servido-

res ha necesitado largos períodos de duro aprendizaje, en humildes menesteres donde sus almas adquieren el temple que les permite resistir el embate de las fuerzas de la oposición, que unas veces los exaltan y otras los denigran; en ambos casos, el servidor ha de mantener firme la cabeza y sereno el corazón.

No hay, pues, que esperar que las circunstancias cambien y sean más favorables. Hagamos desde este mismo instante que cada minuto de nuestras vidas sea un minuto de servicio positivo en beneficio del grupo, de la familia y de la nación, considerándonos parte integrante e inseparable de los mismos. El problema del mundo es nuestro problema; igualmente, los problemas del grupo, de la familia y de la nación, de los cuales somos parte, son también nuestros problemas; por tanto, al ayudar a resolver los problemas colectivos resolvemos también los nuestros. Recordemos lo que se nos dice en el Evangelio: "Lo que hagáis por el más pequeño de mis hermanos, por Mí lo hacéis". Esmerémonos en servir en las pequeñas cosas, a fin de prepararnos para servir en las grandes.



nuestros pensamientos y sentimientos, lo mismo que cuando nos esforzamos en embellecer nuestra forma física y en dar armonía a nuestros gestos y movimientos.

La palabra "servicio" tiene muy amplios signi-

La palabra "servicio" tiene muy amplios significados, lo mismo que la palabra "espiritualidad". Ambas están íntimamente relacionadas. Espiritualidad es la energía dinámica de la vida que impulsa todas las cosas hacia la perfección: Servicio es la expresión o manifestación tangible de dicha energía, en cualquier plano que se manifieste. El deseo de servir es el impulso natural del alma a manifestarse y expandirse; por esto quienes anhelan servir y se sienten entorpecidos, sienten una especie de malestar que tratan de acallar, prometiéndose servir cuando las circunstancias cambien y sean más favorables.

Sin embargo, no es necesario que las circunstancias cambien para poder servir. En primer lugar, porque las circunstancias no pueden cambiar hasta tanto hayamos aprendido las lecciones que las hicieron necesarias, y en segundo lugar,

# Compensaciones del Camino

### Cómo decirlo. Cómo explicarlo.

Cómo decir a los hombres de la caverna de Platón que la vida que hasta ahora han visto es sólo una vaga sombra de la Vida.

Cómo decir a los hombres y mujeres que sufren, que si vencieran el miedo, si no se conformaran con lo que oyen, ven, tocan, huelen y gustan, podrían descubrir la belleza, la bonanza y la verdad.

Que si no se perdieran en aparentes gozos no se perderían en llantos de sufrimiento. Sufrimiento creado únicamente por sus mentes. Por nuestra mente.

Imaginemos a hombres y mujeres que en la edad media pudieran haber oído hablar de la redondez de la Tierra, de que el piso plano que a diario observan no es plano sino una gran bola suspendida en un espacio. ¿Cuál imaginan podría ser su reacción?

En las escrituras se nos dice: "Quien tiene ojos para ver, verá". ¿Qué significa "el ojo de la mente"? ¿Vamos a quedarnos sólo con los cinco sentidos o vamos a investigar la posibilidad de desarrollar el sexto, la mente?

Para abrir este ojo se requiere:

- **1. Reconocer** la posibilidad de tal sentido de percepción. Si se niega el ver, no se verá.
- **2. Investigar.** Tomar la teoría, la hipótesis. Desarrollarla y experimentarla. Y ...
- **3. Vencer** el temor. Liberarse de los apegos, la inercia de la materia y las atracciones de la vida de la forma.

Quizás muchos estemos viviendo un período de extrema dureza. Esto complica, trae dolor y sufrimiento, junto a la oportunidad. Oportunidad que puede aprovecharse observando y observándose, investigando e investigándose, experimentando con mente abierta y cuidadosa atención. Una traba para esta investigación la constituye la creencia, arraigada por siglos de materialismo, de que son las circunstancias que vivimos las que producen gozo o sufrimiento. Cuando podamos comenzar a descubrir cómo la actitud mental es la que lleva a sufrir o no una situación. cuando comencemos a reconocer la realidad síquica como un nivel más cercano a la Verdad que la apariencia de las formas y sucesos, cuando comencemos a percibir y comprobar que el mundo de las causas se encuentra en los planos de la mente y que las circunstancias, sucesos y situaciones sólo son efectos de lo generado en aquellos niveles sutiles, sólo a partir de ello podremos empezar a descubrir las compensaciones del aparente duro y difícil Camino de la Vida. Reconoceremos la verdad de que: "Así como el hombre piensa en su Corazón, así es él".

Cuando se logra una mínima experiencia personal respecto de esta verdad y se persevera en la investigación, no puede sino comprobarse la Realidad de la experiencia espiritual subyacente en todas y cada una de las situaciones de dolor y de gozo, lo cual ayudará a abrir las puertas de la percepción y alcanzar una experiencia directa, una experiencia mística acompañada por la penetración mental en esa Realidad divina. Y, de allí en adelante, el dolor ya no podrá empañar la Vida porque el hilo que conduce de Regreso al Hogar comienza a construirse. Cuando se encuentra el Reino de Dios, lo demás se tiene por añadidura.

Un Estudiante

### Párrafos para reflexionar

NO PERMITAS QUE EL DULCE SUEÑO SE DESLICE BAJO TUS OJOS ANTES QUE HAYAS EXAMINADO Y MEDITADO CADA UNA DE LAS ESCENAS DEL DÍA. PITÁGORAS



Preventivamente queremos proponer al lector que trate de liberarse del prejuicio respecto de la aparente división entre teoría y práctica. Tal separación existe únicamente en la mente inferior de los hombres. No existe análisis racional sin percepciones sensorias ni teoría sin ellas, solo que las percepciones sensorias se expresan a través de "explicaciones". No existe práctica sin teoría ni teoría sin práctica. La división, como siempre, la hacemos los seres humanos debido a la cualidad de la mente de separar, cualidad que puede tener un aspecto negativo: la separatividad, o positivo: el reconocimiento de las partes para religar. Dicho esto, tratemos que tal facultad mental de discriminar sirva para aqudizar el discernimiento y reconocer entonces la unicidad de la Vida Una. Hecha esta introducción y presentada esta propuesta de actitud inclusiva (inclusividad es cualidad del AMOR) pasaremos al tema que nos convoca.

Nos llegó un material en relación con la Teoría de las Cuerdas (TC), ahora ya la Teoría de las Súper Cuerdas (TSC). Y nuestro interés por la investigación y difusión del pensamiento científico nos impulsó a realizar las siguientes observaciones para contribuir con el desarrollo del pensamiento.

El autor del artículo hace un breve recorrido partiendo de las Teorías de la Relatividad y Cuántica para adentrarse luego en los intentos de los científicos por encontrar una teoría que unifique satisfactoriamente a ambas, exitosas cada una en cuanto a su campo de interés.

De la sintética exposición del desarrollo de las teorías físicas del autor que motivan este artículo, se evidencia el problema humano de creer la posibilidad de la imposibilidad de, para el caso, encontrar la tan buscada teoría unificada. Esto es así en la medida en que creemos que las partes son partes y que la totalidad es algo compuesto por las partes que tratamos de unir como ladrillos de una casa. La visión que reconoce a la Totalidad como indivisible y a la parte como inseparable de tal totalidad y busca descubrir las cua-

lidades de las partes sin dejar nunca de considerar que sólo lo son en la medida de la necesidad del análisis, se encuentra libre de la limitación de los ladrillos y no puede imaginar otra cosa que un más temprano o más tardío descubrimiento de una teoría unificada de la Vida (o de las teorías físicas, en su caso). Tenemos la convicción de que las ciencias que necesitaron separar y separarse en una diversidad de ramas, puntos de vista y teorías está al borde de comenzar el camino inverso, ya presentido por los físicos antes mencionados al buscar la teoría unificada, para volver a ser una única Ciencia, que nos aventuraríamos llamar "Ciencia de la Vida Una".

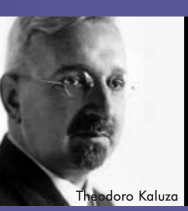
El problema no está en la teoría, sino en creer que la teoría por ser corroborada empírica aunque circunstancialmente sea la Realidad y no un acercamiento racional a Ella, parcial y por lo tanto limitado.

Otrora el lugar de los científicos modernos lo ocupaba el alquimista o filósofo, no existía división sino unicidad de concepto. Esto no significa que la ciencia moderna haya sido una desviación. La ciencia moderna fue una necesidad evolutiva del desarrollo de la humanidad (el cuarto reino, el mediador entre el espíritu y la materia, ya que en él está expresada tal dualidad de la Vida siendo el medio de unión de Cielo y Tierra). El acercamiento a la Verdad precisó ayer de la separación que desarrolló el intelecto y alcanzó los logros que se reflejan en la tecnología y posibilidades prácticas de mejorar la vida humana. Hoy se precisa reconocer la ilusión de tal separatividad para alcanzar la correcta distribución del producto del trabajo y la tecnología alcanzada para la Vida Planetaria toda y ver la Realidad como Una a partir del desarrollo de la intuición. Un nuevo y más elevado sentido de percepción que deviene de la evolución del Instinto al Intelecto y de éste a la Intuición (emoción, razón y razón pura es la secuencia).

Algunos científicos ya propugnan que la dimensionalidad de nuestro mundo debería dedu-

cirse lógicamente de una teoría general del universo y no constituir un postulado inicial. La intuitiva tendencia a encontrar teorías generales está alcanzando a la Física, luego abarcará las diversas ciencias actuales integrándolas en una única Ciencia, en la cual el aspecto espiritual no estará excluido sino por el contrario será la misma ciencia que quizás podremos llamar la Ciencia espiritual o la Ciencia de la Vida. Pero más allá de cómo la llamemos, será la ciencia de unidad, la ciencia de inclusividad, la ciencia del amor, energía suprema de nuestro sistema solar que será reconocida.

Kaluza-Klein alcanzando prever hasta 10 dimensiones. El problema o limitación a la resolución del mismo está en lo que podríamos llamar la visión filosófica del yo, el aún no resuelto acertijo respecto del "yo", el observador. La física está superando la visión materialista. Cuando la humanidad reconozca al menos en parte lo implicado en "yo soy ese yo soy", la nueva ciencia emergerá sin la limitación inherente a lo que David Bohm llamara la visión fragmentada. Y este reconocimiento de la conciencia humana se manifestará en la nueva y única Ciencia de la Vida, hoy dividida en la diversidad de ciencias de cuna materialista, la diversidad de teorías superadoras de la





"Cuando la humanidad reconozca al menos en parte lo implicado en "yo soy ese yo soy" la nueva ciencia emergerá sin la limitación inherente a lo que David Bohm llamara la visión fragmentada."



La física está rompiendo en parte con ciertas premisas o prejuicios materialistas y la cita del párrafo anterior lo corrobora. Ya se teoriza sobre la existencia de otras dimensiones. En 1919 Theodoro Kaluza, matemático y filólogo, según un artículo publicado en 1922, demuestra matemáticamente la existencia de una quinta dimensión sentando la base para la teoría que complementada por Oskar Klein sirve de base para el desarrollo posterior de la Teoría de las Cuerdas, ahora de las Supercuerdas (TSC), que comienza con el concepto de dimensiones adicionales de

modernidad y las diversas religiones. Pero la Síntesis es inminente.

Si pudiéramos reconocer que todo lo bueno y lo malo realizado por el hombre comenzó en la imaginación creadora, veríamos claramente que esa imaginación creadora, inspirada por una aspiración superior de dar, de servir a la humanidad, a la Jerarquía espiritual y al Plan construirá un nuevo mundo, un nuevo paradigma, una nueva civilización en que la paz será una realidad compartida. Esto ya ha comenzado, y —como dijera John Lennon— "... el Mundo será Uno".

Un Estudiante

### PÁRRAFOS PARA REFLEXIONAR

"La experiencia de una dimensión más elevada se logra mediante la integración de experiencias de diferentes centros y niveles de conciencia. Por ello ciertas experiencias de meditación son indescriptibles en el plano de la conciencia tridimensional y en un sistema de lógica de reducidas posibilidades de expresión que limita el proceso del pensamiento."

Lama Anagarika Govinda, Foundations of Tibetan Mysticism, pág. 136.

# SEMBLANZA DE PITÁGORAS — Πυθαγόρας——

Intentamos hacer la semblanza de un ser verdaderamente humano que portaba visiblemente el sello divino en Su Mente iluminada y esclarecida por los ideales superiores y en Su Corazón amoroso, comprensivo y compasivo, que le posibilitaron el desarrollo de la fortaleza con que enfrentó las vicisitudes y circunstancias de esa época de grandes luchas territoriales, raciales, religiosas y de poder, llegando no obstante a ser reconocido después de dificultosas y reiteradas experiencias como el "Maestro de la Armonía".

En el siglo VI a.C. sus padres vivían en Grecia en la isla de Samos, la reina de las Islas Espórades, cuya vista en la inmensidad del mar semejaba un inmenso Santuario. Su padre Mnesarco era un acaudalado mercader de joyas que gozaba de gran prestigio como ciudadano ejemplar y su madre Parthemis unía a su noble figura helena un temperamento sensible y devocional que le hizo presentir las dotes y virtudes del hijo por nacer. Ambos decidieron visitar el Santuario de Delfos donde la pitonisa les predijo que tendrían un hijo que sería útil a todos los hombres de todos los tiempos, tanto del presente como del futuro. Los sacerdotes les aconsejaron que tuviera lugar en Sidón, Fenicia, a fin de que fuese concebido, moldeado y dado a luz lejos de las perturbadoras influencias del lugar en que residían. Así lo hicieron, y cuando Pitágoras tenía un año lo llevaron al Templo de Adonai en el valle del Líbano, lugar en el cual se le dio la bendición. El niño era muy hermoso, dulce y moderado, y a medida que crecía entraba en largos silencios. Ya en la adolescencia eran notorios sus afanes por saber y la poderosa energía que demostraba en sus acciones. Sus padres, lejos de contradecirlo, lo animaban en su precoz inclinación por el estudio de la sabiduría; lo habían llevado con los sacerdotes de Samos y con los sabios que en Jonia comenzaban a formar escuelas donde enseñaban los Principios de la física.

A los dieciocho años estudió con maestros de Samos y de Syros; luego fue a Mileto, Centro de Cultura Universal en el que concurrió a clases de oratoria, literatura, erudición científica, análisis, dialéctica y el buen decir con el sabio Thales, fundador de ese Centro, con quien mantuvo una amistad muy enriquecedora, y también con Anaximandro, gran conocedor de las matemáticas superiores. Todos ellos le abrieron nuevos horizontes pero sin satisfacerlo plenamente porque él buscaba el lazo interno que les diera consistencia para unirlos y complementarlos. Buscaba la síntesis, la unidad del gran Todo.

Esto originó en él una gran crisis, dado que el espíritu sobreestimulado le exigía, con un supremo esfuerzo, lograr entrever el final para encontrar el sendero que conduce al Sol de la Verdad y caminar hacia la verdadera Vida. Pitágoras presentía la decadencia de esa Grecia de Orfeo que tenía por intelecto una doctrina pura encerrada en el Templo, un alma con una religión sin ductilidad y un cuerpo representado en el alto Tribunal de Justicia centralizado en Delfos, en el cual día a día la moral sacerdotal se vendía a los políticos poderosos. El aspecto general de Grecia había cambiado, y para que el recto pensamiento volviera a florecer, la ciencia de los templos debía pasar a órdenes laicas.

Era evidente que la evolución en Grecia había tenido muchos artífices: sabios como Thales, legisladores como Solón, poetas como Píndaro, héroes como Epaminondas, pero sólo más adelante tendría un jefe reconocido por su inteligencia soberana, creadora y ordenada en Pitágoras, que fue el Maestro de la Grecia laica como Orfeo lo fuera de la Grecia sacerdotal. Continuó el pensamiento religioso de su antecesor y lo aplicó a los nuevos tiempos, haciendo de ello una creación propia. Trasformó las inspiraciones de Orfeo en un sistema completo al coordinarlas, dándoles una prueba científica en su enseñanza y una prueba moral desde su Instituto de educación pitagórica, porque lo apremiaba la profundización de las ideas en base a premisas correctas y principios esenciales.

De este modo, los conocimientos de las matemáticas superiores, que le fueran enseñados por el sabio Anaximandro que los había perfeccionado al relacionarlos con las Leyes cósmicas más elevadas, pudieron esclarecer y ampliar la Mente abstracta en Pitágoras, permitiéndole luego

explicar a sus discípulos en probación los misterios del Ser y la reconstrucción del mundo de esa época, que necesitaba de grandes cambios existenciales para acercarse a la perfección anhelada por su alma.

Por medio de su famoso teorema del triángulo reveló una relación de equivalencia filosófica porque cada uno de sus tres lados corresponde a tres cualidades fundamentales: la Verdad, la Bondad y la Belleza; principios de los que dependen la Ciencia, la Religión y el Arte en que se asienta toda sociedad humana que, unificados, conducen a un ideal de perfecta armonía en el pensar, en el sentir y en el actuar.

Para poder cumplir este móvil, que era el sueño de su vida, le faltaba vivenciar muchas experiencias dolorosas, la separación de sus padres, largos viajes, encarcelamientos, destierros y penosos desengaños al ver las feroces luchas fomentadas por los deseos de poder y ambiciones personales siempre vigentes.

Sin embargo sus ansias de saber y de ser vencían cualquier impedimento, su férrea voluntad y firme determinación de cumplir la meta añorada lo impulsaron a viajar al Santuario de Osiris, donde se estudiaban los misterios milenarios. Sus padres, a pesar del dolor de esta separación ya presentida, le dieron su bendición y la amorosa comprensión reconociendo sus deberes internos e insoslayables.

Después de varios años de preparación y difíciles pruebas, alcanzó su máxima aspiración, ser Maestro e Iniciado en los misterios egipcios, título de mayor categoría en el mundo porque abarcaba las ciencias del hombre, de la naturaleza y del Universo. Alcanzar este logro le exigió haber vencido todas las limitaciones y debilidades personales al reconocerse como Alma, y haber adquirido mediante pruebas, consagración y sacrificio, poderes naturales que le revelaron la vida sin enigmas, al comprobar las causas de su superación y el valor del significado que esto implica. Era entonces un orador profundo, con el gesto medido y la palabra justa, certera, y por lo tanto sabia. Su madurez acentuó la ternura de su corazón sensible y noble, conservando el recuerdo y gratitud hacia sus padres y cumpliendo la promesa que hiciera a su madre de reunirse subjetivamente, en silenciosa comunión, en cada Luna Llena.

PITÁGORAS NO VIVÍA EN EL TIEMPO SINO EN LA ETERNIDAD PORQUE SABÍA RESCATAR DE LO TRANSITORIO LA ESENCIA DE LO PERMANENTE.

En sus momentos de euforia sentía la alegría y el convencimiento de la proximidad de alcanzar sus aspiraciones superiores y al mismo tiempo deseaba volver a su patria porque intuía que uno de sus padres estaba próximo a partir de este mundo. Sin embargo el destino había dispuesto otro giro en su vida porque el ambicioso rey de Persia invadió, destruyó e hizo esclavos a los ciudadanos del Nilo. Sólo se salvaron los extranieros refugiados en las comunidades de los Santuarios entre quienes estaba Pitágoras, prisionero y luego desterrado. Esto fue una oportunidad para proseguir sus investigaciones. En Babilonia fue recibido y ayudado por los sacerdotes del Templo de Baal que convirtieron su destierro en una ponderable oportunidad para compartir ideas e ideales y atesorar nuevos conocimientos astronómicos, que lo llevarían a profundas reflexiones, afirmando aún más los principios de la doctrina que expresaba el móvil de su superior destino a cumplir.

Luego visitó la India y conoció a Sidharta Gautama el Buda, escuchó sus magnéticas e irradiantes pláticas y pudo ver Su Aura iluminada y purificadora y su infinito Amor a todo ser viviente.

Acuciado por un fuerte presentimiento de pérdida retornó a su patria y comprobó que su padre había dejado ya su física envoltura, y su anciana

CONOCIÓ A SIDHARTA
GAUTAMA EL BUDA,
ESCUCHÓ SUS MAGNÉTICAS
E IRRADIANTES PLÁTICAS Y
PUDO VER SU AURA
ILUMINADA Y PURIFICADORA
Y SU INFINITO AMOR A TODO
SER VIVIENTE.

madre lo recibió con la alegría del reencuentro silencioso pleno de amor. En la paz de su hogar recapituló todas las experiencias que había vivenciado, logrando correlacionarlas y ampliarlas en su conciencia.

Sabía que todo lo que nace en la Tierra es perecedero, y que todo pináculo de gloria en los hombres y las naciones conlleva sus ciclos de ascensos, declinaciones y posibles desapariciones, implicando la posibilidad del surgimiento de una humanidad más avanzada mental y espiritualmente.

He aquí un punzante y eterno misterio al cual Pitágoras respondía: "es el problema interno de cada ser y de todos, es en verdad el problema del alma que incluye a todos, las demás vidas y mundos de todos los tiempos y nos une con la eternidad. De ahí el axioma: 'Conócete a ti mismo y conocerás el Universo'".

Pero para traspasar esa estrecha puerta debemos despertar en nosotros la visión directa del alma purificada, capaz de revelarnos con la antorcha de la inteligencia iluminada las ciencias que descubren los Principios de la Cosmogonía espiritual. Y a su propia pregunta muchas veces reiterada: "¿Qué es el alma humana?" Se respondía: "Una parcela del Alma del mundo, una braza del fuego del Espíritu divino, la Mónada Inmortal que cuando se abre en los esplendores insondables de la conciencia divina, florece y se remonta a los orígenes de la materia organizada para llegar a ser lo que Es, necesitando para ello desenvolverse gradualmente mediante una serie innumerable de existencias".

Para el Maestro de la Armonía fue una gran desilusión haber encontrado en la ciudad de

Samos un ambiente de notoria decadencia en los jóvenes y en todo el pueblo. El legislador que gobernaba desde hacía muchos años se había convertido en un tirano materialista y había desviado las virtudes básicas de los griegos, embotando sus facultades mentales y creadoras. Entonces pensó que la creación de esa Escuela ideal para la formación de jóvenes de ambos sexos no podía nacer en ese ambiente poco propicio, y decidió viajar nuevamente hasta encontrar la cuna de sus aspiraciones. Una noche tuvo un sueño premonitorio: se vio como un ave con las alas extendidas, volando velozmente hasta llegar al lugar en que debía dejar la simiente de su creación ejemplar para el presente y futuro de este planeta. Y en su sueño el ave se detuvo al sur de la península itálica, en la ciudad de Crotona. En ese momento escuchó una voz que descendía de mayores alturas diciéndole: "este será el nido de tus sueños".

A los pocos días concretó su viaje y partió alejándose de ese lugar que se había vuelto tan hostil. Atravesó los mares, estuvo en la isla de Creta y conoció a Epiménides, poeta y sacerdote del Santuario de Zeus. En Esparta estudió las leyes minoicas y las encontró justas y avanzadas para ese tiempo. Prosiguió su viaje hacia la Grecia continental desembarcando en la isla del Peloponeso y tuvo una amable recibimiento tanto entre los gobernantes como en el pueblo, en el que admiró la sobriedad, valentía y capacidad de resistencia. Era notoria la igualdad entre las clases sociales y el sentido del deber ciudadano, que había logrado esa metódica y severa educación. Sólo sintió que les faltaba sensibilidad, refinamiento y armonía que confiere tanto el cultivo del arte como también las cualidades del aspecto femenino que complementan el desarrollo humano.

La trayectoria de Pitágoras hizo que el rey de Flios, pequeño estado en el Peloponeso, lo invitara como huésped de honor. En su bienvenida Flios manifestó cuánto valoraba poder albergar en su palacio a un verdadero sabio, y Pitágoras, con auténtica humildad, respondió que él no se consideraba sabio sino un "amante de la sabiduría". Esta frase se hizo famosa porque siempre la verdadera sabiduría se brinda con sencillez y generosidad, y en este caso dio origen a la palabra "filósofo", hasta entonces desconocida.

Prosiguió su viaje atravesando diversas ciudades, pero fue en la ciudad de Crotona en que reconoció visualmente su sueño, donde habría de fundarse el Instituto Pitagórico de iniciación laica. Allí no sólo enseñaba la doctrina esotérica sino que llegó a aplicar sus Principios basados en la Belleza, la Bondad y la Verdad, tanto en la educación como en la Vida, para formar ciudadanos probos, idealistas y puros, capaces de sacrificarse por el bien de todos. Pitágoras, con su gran magnetismo y sus dotes de orador atrajo el interés de los estamentos culturales y prontamente toda Crotona bullía de entusiasmo por la obra a realizar.

El proyecto fue aceptado por el Senado de Crotona y el Instituto sería a su vez una Escuela de educación y formación humana, una Academia de ciencias y una pequeña ciudad modelo bajo la dirección de un Maestro iniciado. El Instituto hizo brillar las Ciencias, las Artes y la Armonía mágica del alma y el intelecto, llevando a la realización interna y externa para poder vivenciar una única Verdad. Su continuidad fue efímera pero dejó una generación cincelada por las virtudes y sabiduría aplicadas y cimentadas por una forma de vida y estado de conciencia que revelaba la primacía del Yo superior.

La enseñanza se desenvolvía a través de 4 grados y para la admisión de ingreso Pitágoras era muy riguroso. Consideraba que la materia prima para elaborar una obra óptima debía ser dúctil, sensible, maleable y contar con ciertas cualidades básicas que dieran respuesta al esfuerzo. Le confería gran valor a la fuerza de voluntad, la modestia, el carácter firme pero compasivo y la ternura que albergaba en su corazón. Una vez aprobadas las pruebas se lo admitía como estudiante del Primer grado, llamado Preparatorio o de los "silenciosos", que duraba de dos a tres años en los que debían permanecer en absoluto silencio. De este modo el discípulo alcanzaba un reconocimiento interior, aprendía a disciplinarse, escuchar, observar, captar y reflexionar para lograr el dominio de sus impulsos y deseos. Pasaba así al Segundo Grado, habiendo aprendido que sólo se debía hablar cuando la palabra fuera más valiosa que el silencio.



Pitagoras representado en "La scuola di Atene" de Rafael Sanzio (1512-1514)

Este segundo grado era llamado de los "matemáticos" porque su principal contenido estaba en la ciencia oculta de los números, y llegaba hasta las últimas consecuencias de la evolución Universal descifrando los números, las letras, las figuras geométricas o las representaciones humanas que servían de signos a ese álgebra del mundo oculto. Eran los Principios o Ciencia sagrada que consideraba al número no sólo una cantidad abstracta sino la virtud intrínseca del Uno, de Dios, fuente de la Armonía universal. Se enseñaban también las artes y las ciencias físicas y naturales, basadas en los principios matemáticos con-

cretos y abstractos, indicando la relación de los números con las ideas y símbolos y revelando las leyes que rigen el Universo. Lo que el Maestro denominaba "número de oro" daba la clave de la solución matemática de las proporciones estéticas de las formas. Asimismo explicaba la relación con los cuerpos geométricos que derivan de los altos conceptos metafísicos, base de las ideas filosóficas. También esclarecía el contenido de su famoso teorema y el significado de los números simples que constituyen la década, incluyendo el cero de básico valor abstracto y numérico, el principio eterno de la vida. El uno, la divinidad eterna, el dos, la dualidad materia-espíritu, el tres, la triplicidad Padre, Madre e Hijo, la divina jerarquía, y el cuatro, el cuadrado de la Cruz inserta en el Zodíaco manifestado en tiempo y espacio.

El Tercer Grado se denominaba "teofánico"; en él se estudiaba el llamado Hieros-Logos del Maestro o sea la Palabra Sagrada. Eran cursos dedicados al estudio de la antigua sabiduría y las pasadas civilizaciones, sus lenguas y libros sagrados. Se enseñaban los misterios de la naturaleza y del hombre, las leyes que regulan los movimientos de los astros y las reglas de la vida superior para una correcta conducta.

El Cuarto Grado demostraba el servicio que requiere la comunidad ciudadana. Era la culminación de la doctrina de Amor Sabiduría y representaba la Epifanía. Mediante este curso los estudiosos aprendían a fondo la historia, las costumbres, las tradiciones más nobles, las leyes sociales y políticas, la jurisprudencia y las normas legislativas, todo a la luz de la filosofía y moral pitagórica. Este último grado era la síntesis del desarrollo interno logrado para expresar lo más excelso del Ser en pensamientos, sentimientos y acciones para con sus semejantes.

Aproximadamente a los sesenta años Pitágoras contrajo matrimonio con su dilecta y avanzada discípula Teano, quien integró el primer grupo con el que inició su enseñanza. Esta unión fortaleció y embelleció a la comunidad que tuvo en ella la más tierna de las Madres. Tuvieron dos hijos varones y una mujer que fueron dignos sucesores de su Obra y difundieron su doctrina de Amor y Sabiduría, demostrando que la siembra se había convertido en óptima cosecha.

Era consciente que toda realización humana está sujeta a la Ley de ritmos y que todo en el

mundo manifestado tiene un principio y un fin, no existiendo excepciones para esta ley de la naturaleza y de la historia de la humanidad. Su esencial sabiduría hizo que su serenidad no fuera alterada cuando siendo anciano las huestes mercenarias de Cilón, resentido por no haber pasado la prueba de ingreso al Instituto, invadieron e incendiaron sorpresivamente en un acto vandálico el Templo del Monte de las Musas. Sólo un número muy limitado de sus estudiantes pudo ser rescatado. Pitágoras y su familia se refugiaron en Sicilia y Metaponte.

A pesar de su dolor por la pérdida de amigos y colaboradores y de todo lo que había construido, jamás tuvo un pensamiento o palabra de resentimiento para con Cilón y sus cómplices. En su soledad siempre bendecía con el mismo amor

"LO QUE EL MAESTRO **DENOMINABA** 'NÚMERO DE ORO' DABA LA CLAVE DE LA SOLUCIÓN MATEMÁTICA DE LAS **PROPORCIONES** ESTÉTICAS DE LAS FORMAS. ASIMISMO EXPLICABA LA RELACIÓN **CON LOS CUERPOS** GEOMÉTRICOS QUE DERIVAN DE LOS ALTOS CONCEPTOS METAFÍSICOS, BASE DE LAS IDEAS FILOSÓFICAS.'

tanto a quienes lo amaban como a quienes no lo comprendían, en el convencimiento de que eran agentes de la Ley de acción y reacción que selecciona los acontecimientos. Pitágoras no vivía en el tiempo sino en la eternidad porque sabía rescatar de lo transitorio la esencia de lo permanente. Este duro golpe menguó las escasas energías que lo sostenían y una tarde de otoño, sin más compañía que la de su consagrada esposa, la vida del sabio se extinguió en silencio.

# LA CALMA DE LA COMPRENSIÓN

La comprensión de nuestra verdadera relación con las cosas y las condiciones del mundo que nos rodea, nos da el dominio sobre todas ellas, por cuanto quedan subordinadas al Espíritu de poder y victorioso que mora en nosotros. En cuanto vemos las cosas externas a nosotros en su verdadera perspectiva e importancia, alcanzamos imperturbable y definitiva calma, pues nos damos cuenta de la supremacía de nuestro Espíritu sobre ellas.

Lo único que debemos comprender al estudiar y buscar la verdad se puede compendiar en esta frase: "Hay en cada uno de nosotros un poder mucho más grande e irresistible que todo el poder del mundo que nos rodea". La victoria más grande que podemos alcanzar es llegar a la convicción, a la realización en conciencia, de la supremacía y ascendencia de nuestro Espíritu sobre todas las demandas y poderes de las cosas y condiciones del mundo. Como se dice en el Nuevo Testamento (I Epíst. San Juan IV:4): "El que mora en ti es más grande que el que mora en el mundo".

Los individuos pierden la calma porque pierden de vista esta verdad. Si supieran que tienen dentro de sí mismos la suprema presencia, el poder sobre todo supuesto poder externo, se mantendrían naturalmente en calma. Tendrían la sensación íntima de seguridad, algo que no puede ser alterado ni perturbado por cambio alguno que se produzca en los asuntos y en las condiciones del mundo a su alrededor.

Los que se fastidian y quejan a causa del mal tiempo, los que se sienten perturbados por lo que otros dicen o dejan de decir, los que se afectan por los cambios y condiciones del mundo que los rodea, demuestran claramente falta de comprensión de sí mismos en relación con las cosas y con las condiciones y, en consecuencia, les falta calma. La calma resultante de la comprensión es joya de precio incalculable. La "perla de inmenso precio" es la posesión del conocimiento de que el Espíritu que en nosotros mora es más grande que todo lo demás.

Una vez que el individuo acepta convencido la verdad de que el Espíritu que en él mora es más grande que las cosas y las condiciones del mundo, tendrá una confianza y seguridad internas que desde ese momento será inconmovible. Entonces su bienestar ya no provendrá del estado

satisfactorio de las cosas externas; su íntima sensación de gozo tampoco podrá ser alterada aunque ocurran alteraciones en las condiciones que lo rodean. Se mantendrá en calma en el conocimiento de que el Espíritu de Dios en él es eternamente constante, sin vacilar jamás. Los caprichosos vientos del mundo nada significan para él.

La calma resultante de entender cuál es la correcta relación con las cosas del mundo demuestra nuestra supremacía sobre ellas: nace de la convicción íntima de la omnipotencia de Dios, de la cual participa nuestro Espíritu inmanente. La fuerza dinámica de Dios, inherente a la realización espiritual, se manifiesta en nosotros como tranquilidad, silencio y verdadera calma. Sentimos algo parecido a lo que siente el hombre fuerte, que sabe que no tiene necesidad de preocuparse de pequeños contrincantes; desarrollamos la seguridad de que poseemos fuerza de reserva y nuestra calma crece a medida que se fortalece nuestra convicción de la impotencia de las cosas para alterarnos. Éstas ya no nos desafían. Nuestro sentido interno de fuerza y calma es demasiado para ellas.

La comprensión de la Verdad a este respecto nos da calma, porque nos permite vernos en la justa relación con las cosas. Las vemos impotentes para afectar o cambiar la interna ecuanimidad que tal comprensión nos proporciona. La calma mental es equilibrio derivado de poner las cosas en su lugar, de acuerdo con la importancia y significación de las mismas.

La persona a quien falta calma, en realidad, le falta simplemente comprensión. No se da cuenta de la insignificancia de la cosa o situación a la que permite quitarle la calma. Vemos claramente que la falta de calma es una condición negativa, un estado, en primer lugar, negativo hacia la recta comprensión.

La calma que viene de la comprensión del valor exacto de las cosas no puede ser alterada por cambio alguno en ellas. La calma proviene realmente de la presencia inmanente de Dios. Cuando somos conscientes de Dios más que de las cosas, nos mantenemos en calma y serenos. Alcanzamos un estado de conciencia en que sabemos que Dios es todo en todo en nuestra vida. Somos uno con Su omnipotencia y omnipresencia.

# PLANOLANDIA

Planolandia es una narración puesta en boca del habitante de un mundo bidimensional. Es un mundo plano, como la superficie de una hoja de papel, habitado por líneas, triángulos, cuadrados, círculos, etc. Sus moradores pueden moverse libremente en esta superficie pero, al igual que las sombras, ni pueden ascender por encima ni descender por debajo de ella. No hace falta decir que ellos ignoran esta limitación, porque la idea de una tercera dimensión les resulta inimaginable.

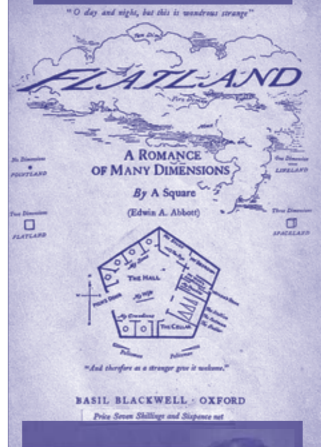
El narrador de nuestra historia vive una experiencia totalmente conturbadora, precedida de un sueño singular. En este sueño, de pronto se ve trasladado a un mundo unidimensional cuyos habitantes son puntos y rayas. Todos ellos se mueven hacia adelante o hacia atrás pero siempre sobre una misma línea, a la que llaman su mundo. A los habitantes de Lineolandia les resulta totalmente inconcebible la idea de moverse también a la derecha o a la izquierda, además de hacia adelante y hacia atrás. En vano intenta nuestro narrador, en su Sueño, explicar a la raya más larga de Lineolandia (su monarca) la realidad de Planolandia. El rey le toma por loco y ante tan obtusa tozudez nuestro héroe acaba por perder la paciencia:

¿Para que malgastar más palabras? Sábete que yo soy el complemento de tu incompleto yo. Tú eres una línea, yo soy una línea de líneas, llamada en mi país, cuadrado. Y aun yo mismo, aunque infinitamente superior a ti, valgo poco comparado con los grandes nobles de Planolandia, de donde he venido con la esperanza de iluminar tu ignorancia.

Ante tan delirantes afirmaciones, el rey y todos sus súbditos, puntos y rayas, se arrojan sobre el cuadrado a quien, en este preciso instante, devuelve a la realidad de Planolandia el sonido de la campana que le llama al desayuno.

Pero aquel día le tenía aun reservada otra molesta experiencia: el cuadrado enseña a su nieto, un hexágono, los fundamentos de la aritmética y su aplicación a la geometría. Le enseña que el número de pulgadas cuadradas de un cuadrado se obtiene sencillamente elevando a la

"Planolandia: Un Romance en muchas dimensiones (traducción del inglés Flatland como "Tierra Plana") es una novela de 1884 escrita por Edwin Abbott, que aún es popular entre estudiantes de matemáticas y ciencias de la computación, y es considerada una lectura útil para estudiar el concepto de múltiples dimensiones." ... "el libro es también una sátira inteligente de los valores sociales, morales, y religiosos del período." (1)



**Edwin Abbott** 

(1838-1926)

Profesor, escritor y teólogo inglés. Director del City of London School en 1865.



(1) Fuente: http://es.wikipedia.org/wiki/Planilandia

segunda potencia el número de pulgadas de uno de los lados.

El pequeño hexágono reflexionó durante un largo momento y después dijo:

"También me has enseñado a elevar números a la tercera potencia. Supongo que 3 al cubo debe tener algún sentido geométrico; ¿cuál es?" "Nada, absolutamente nada, repliqué yo, al menos en la geometría, porque la geometría solo tiene dos dimensiones" y luego enseñé al muchacho cómo un punto que se desplaza tres pulgadas genera una línea de tres pulgadas, lo que se puede expresar con el número 3; y si una línea de tres pulgadas se desplaza paralelamente a sí misma tres pulgadas, genera un cuadrado de tres pulgadas, lo que se expresa aritméticamente por 3².

Pero mi nieto volvió a su anterior objeción, pues me interrumpió exclamando: "Pero si un punto, al desplazarse tres pulgadas, genera una línea de tres pulgadas, que se representa por el número 3, y si una recta, al desplazarse tres pulgadas paralelamente a sí misma, genera un cuadrado de tres pulgadas de lado, lo que se expresa por 3², entonces un cuadrado de tres pulgadas por lado que se mueve de alguna manera (que no acierto a comprender) paralelamente a sí mismo generará algo (aunque no puedo imaginarme qué), y este resultado podrá expresarse por 3³".

"Vete a la cama, le dije algo molesto por su interrupción. Tendrías más sentido común si no dijeras cosas tan insensatas".

Y así, el cuadrado, sin haber aprendido la lección de su precedente sueño, incurre en el mismo error del que había querido sacar al Rey de Lineolandia. Pero durante toda la tarde le sigue rondando en la cabeza la charlatanería de su nieto y al fin exclama en voz alta: "Este chico es un alcornoque. Lo aseguro; 3<sup>3</sup> no puede tener ninguna correspondencia en geometría". Pero de pronto oye una voz: "El chico no tiene nada de alcornoque y es evidente que 3<sup>3</sup> tiene una correspondencia geométrica". Es la voz de un extraño visitante, que afirma venir de Espaciolandia, de un mundo inimaginable, en el que las cosas tienen tres dimensiones. Y al igual que el cuadrado en su sueño anterior, el visitante se esfuerza por hacerle comprender la realidad tridimensional y la limitación de Planolandia comparada con esta realidad. Del mismo modo

day and night, but this is wondrous strange" 15 0D Puntolandia 1D Lineolandia 2D Planolandia VISION DEL CUADRADO Espaciolandia "And therefore as a stranger give it welcome."

que el cuadrado se definió ante el rey de Lineolandia como una línea compuesta de muchas líneas, también ahora este visitante se define como un círculo de círculos, que en su país de origen se llama esfera. Pero naturalmente el cuadrado no puede comprenderlo porque ve a su visitante como un círculo, aunque ciertamente dotado de muy extrañas e inexplicadas cualidades: aumenta y disminuye, se reduce a veces a un punto y hasta desaparece del todo. Con extremada paciencia le va explicando la esfera que todo esto no tiene nada de singular para él: es un número infinito de círculos, cuyo diámetro aumenta desde un punto a 13 pulgadas, colocados unos encima de los otros para componer un todo. Si, por tanto, se desplaza a través de la realidad bidimensional de Planolandia, al principio es invisible para un habitante de este país, luego, apenas toca la superficie, aparece como un punto y al fin se transforma en un círculo de diámetro en constante aumento para después ir disminuyendo de diámetro hasta volver a desaparecer por completo.

Esto explica también el sorprendente hecho de que la esfera pueda entrar en la casa del cuadrado aunque este haya cerrado a ciencia y conciencia la puerta. Entra, naturalmente, por arriba. Pero el concepto de "arriba" le resulta tan extraño al cuadrado que no lo puede comprender y, en consecuencia, se niega a creerlo. Al fin, la esfera no ve ninguna otra solución más que tomar

En este punto, la moraleja de la historia cobra perfiles sumamente realistas. El cuadrado se siente llamado a la gloriosa y acuciante tarea de predicar en Planolandia el evangelio de las tres dimensiones. Pero cada vez le resulta más difícil despertar en si el recuerdo de aquella realidad tridimensional que al principio tan clara e inolvidable le parecía; además, fue muy pronto encarcelado por el equivalente de la inquisición de Planolandia. Pero en vez de acabar sus días en la hoguera, es condenado a cadena perpetua y encerrado en una cárcel que Abbott describe,

CCCC

La esfera puede entrar en la casa del cuadrado aunque este haya cerrado a ciencia y conciencia la puerta. Entra, naturalmente, por arriba. Pero el concepto de "arriba" le resulta tan extraño al cuadrado que no lo puede comprender y, en consecuencia, se niega a creerlo.

como fiel contrapartida de ciertos establecimientos psiquiátricos de nuestros días. Una vez al año, le visita en su celda el Círculo Supremo, es decir, el sumo sacerdote, para averiguar si mejora su estado de salud mental. Y cada año, el pobre cuadrado no puede resistir la tentación de intentar convencer al Círculo Supremo de que existe realmente una tercedimensión. Pero el sacerdote menea la cabe-

con admirable intuición,

consigo el cuadrado y llevarlo a Espaciolandia. Vive así una experiencia que hoy calificaríamos de trascendental: Un espanto indecible se apoderó de mí. todo era oscuridad; luego, una vista terrible y mareante que nada tenía que ver con el ver; vi una línea que no era línea; un espacio que no lo era; yo era yo pero tampoco era yo: Cuando pude recuperar el habla, grité con mortal angustia: "Esto es la locura o el infierno", "No es ni lo uno ni lo otro" —me respondió con tranquila voz la esfera— "es saber; hay tres dimensiones; abre otra vez los ojos e intenta ver sosegadamente".

za y desaparece hasta el año siguiente.

la relatividad de la realidad.

La capacidad de vivir realidades relativas, con preguntas para las que no hay respuesta, con la sabiduría de no saber nada y con las paradójicas incertidumbres de la existencia, podría ser la esencia de la madurez humana.

Vínculos sugeridos:

Lo que Planolandia presenta es simplemente

A partir de ese instante místico, los acontecimientos toman un trágico rumbo tragicómico. Ebrio por lo formidable experiencia de haber penetrado en una realidad totalmente nueva, el cuadrado desea explorar los misterios de mundos cada vez más elevados, de mundos de cuatro, cinco y seis dimensiones. Pero la esfera no quiere ni oír hablar de semejantes dislates: "No existe tal país. Ya la mera idea es totalmente impensable". Pero como el cuadrado no ceja en sus deseos, la esfera encolerizada le devuelve a los estrechos límites de Planolandia.

Video: duración 7.15 min

Extracto de "Cosmos" de Carl Sagan (subtitulos en español) http://www.youtube.com/watch?v=LVSCEWJQKOQ

Video: duración 1.37 min Trailer de "Flatland the movie" http://www.youtube.com/watch?v=C8oiwnNlyE4&NR=1

Video: duración 5.11 min

Extracto de "What the bleep" (subtitulos en español) http://www.youtube.com/watch?v=OQH3ArmUzxM

Sitio Oficial de la pelicula "Flatland the movie" (inglés) http://www.flatlandthemovie.com

Sitio Oficial de la pelicula "What the bleep" (inglés) http://www.whatthebleep.com/



Habiendo alcanzado la etapa de desarrollo en la que es posible atraer la energía del alma, el hombre se encuentra ante la necesidad de encarar una de las tareas más difíciles del proceso, la que se conoce con el nombre de "desapego", término que presenta agudos contrastes.

En los Aforismos de la Yoga de Patanjali se define el desapego como carencia de sed, y A. E. Waite, en "El Camino hacia la Divina Unidad", lo define como la cesación a todas las cosas externas. Ambas ideas sugieren liberación, y aquí se observa un primer contraste entre la brevedad de estas definiciones y la extensión de tiempo necesaria para lograr su realización.

La etapa de desarrollo referida, que en ocultismo denominamos reversión de la rueda, implica la decisión consciente de producir cambios, abandonar formas y procurar convertirnos en vehículos de una energía superior. Por impulso del espíritu inherente en toda forma, da comienzo el mutuo y progresivo acercamiento entre el alma y su reflejo. El anhelo de manifestarnos no sólo como hombres sino también como almas da origen a un prolongado conflicto en que deben trascenderse todas las reacciones originadas en la identificación con la forma de expresión externa, que es la raíz de todo apego. Esto no implica anular la personalidad, ya que es el vehículo que el alma emplea para llevar a cabo su servicio en los tres mundos de evolución humana, sino lograr que responda únicamente a la impresión superior, desarrollando al mismo tiempo ambas actividades con eficacia y logrando registro de toda circunstancia sin respuesta emocional. Para el hombre, esto puede considerarse el resultado final —e ideal— del desapego.

Otro contraste que aprendemos a observar durante el proceso es que la imposición de un nuevo ritmo (la energía del alma), si bien anhelado y demandado, ocasiona molestias en todos los cuerpos debido a la resistencia a abandonar lo que hasta ahora fue considerado real incluso por el alma, durante el largo período de oscuridad en que se identificó con su forma inferior de manifestación. En este sentido, se nos dice que el "mal" es la tendencia a utilizar la forma que el morador interno ha trascendido y que los temores instintivos arraigados en la naturaleza animal no

son parte del equipo del alma (escrito sobre "El Temor..." por El Tibetano.

La actual etapa evolutiva de la raza humana ofrece una valiosa oportunidad de progreso, ya que el desarrollo de la mente es requisito indispensable para la actuación del alma en el plano físico. La mente es instrumento de creación y el reino en que el alma en encarnación demuestra su regencia y predominio.

Lleva mucho tiempo llegar a comprender esta función de la mente. La mente sin control se asemeja a un caballo salvaje y lleno de energía, que corre desbocado de aquí para allá, destruyendo por su misma potencia. El hombre debe domarlo para hacerlo útil y no destructivo, el alma es el jinete que lo conducirá por el camino correcto, enseñándole a cumplir la tarea designada.

Para realizar lo antedicho, Patanjali nos dice que el control de la mente se logra mediante incansable esfuerzo y desapego (Libro I, Af. 12), siendo lo único que con el tiempo permite que todas las percepciones de los sentidos ejecuten sus legítimas funciones.

Sabemos que a mayor vibración se atrae materia de mayor calidad, entonces resulta posible mejorar el instrumento que el alma utiliza en los tres mundos y "traer el cielo a la tierra", pero antes debe lograrse la plena y total expresión en los planos inferiores, único modo de conseguir el verdadero desapego pues de quedar un solo deseo o anhelo referido a la manifestación objetiva, el renacimiento es inevitable.

Por último, el contraste más notorio se observa al comparar la cantidad de teoría con que contamos y cuánto hemos logrado realizar (o reconocer) con respecto al desapego.

Para alcanzar cierta medida de fortaleza que nos permita seguir avanzando en este penoso pero imprescindible proceso, resulta útil tener presente que toda situación que parece estancada en el plano material puede estar resolviéndose en otros niveles en los que aún no estamos del todo despiertos, y que todo aquello que parece haber desaparecido sólo ha cambiado de forma, pues el vínculo continúa en la conciencia.

Un Estudiante

# Unidad de Servicio Buena Voluntad Unidades de Servicio



El Servicio, un puente de Luz que nos lleva de la conciencia personal a la Conciencia Grupal.

#### **RED DE UNIDADES DE SERVICIO**

Fortalecer la tarea de Servicio, ampliarla y coordinarla para plasmar en la actividad las ideas de Luz, Fraternidad y Bien Común generando correctas relaciones humanas, llevó a las Unidades de Servicio que regularmente realizamos tareas de Estudio Meditación y Servicio en diferentes regiones de Argentina a reunirnos bajo la brillante energía crística emanada por la Luna Llena de Géminis, en Buenos Aires el 7 de Junio, para celebrar el Día Mundial de Invocación. El objetivo de este Encuentro Unificador fue reactivar la Red de Unidades de Servicio para trabajar en forma inter-dependiente fortaleciendo las actividades que las mismas realizan en el ámbito nacional.

Esta Red de Unidades de Servicio está abierta a conectarse e integrarse con otros grupos de buscadores de Luz que guiados por la energía de la Buena Voluntad estén transitando este Sendero y perciban la importancia de unificar la fuerza y el trabajo para mejorar el Servicio preparando la Llegada de Aquel que Viene agrupados en Unidades de Servicio y ligados en esta Red tejida en la triple urdimbre de Estudio-Meditación y Servicio.

### DE LA CONCIENCIA PERSONAL A LA **CONCIENCIA GRUPAL**

Lograr la autoconciencia no resulta fácil para el ser humano. Este sendero se emprende desde el comienzo de la existencia, abarcando el desarrollo de los cinco sentidos en la infancia y las cientos de pequeñas expansiones de conciencia a que nos somete lo cotidiano de la vida familiar, social y laboral, vida tras vida, hasta llegar a esas expansiones mayores que nos impulsan por el Sendero Espiritual.

Implica, haber ahondado en la polaridad bienmal, desde el colmo del error y el sufrimiento, hasta el arribo a Senderos de Luz y Serenidad. Es a través del Servicio que ingresamos en la polaridad superior de 'lo correcto-lo más correcto', para comenzar a transitar caminos de auto olvido, porque la vida del discípulo es cambio perpetuo, 'veo la meta, alcanzo la meta, y veo otra meta'. Obtenida la meta de la autoconciencia, nos proyectamos a la meta mayor de la Conciencia Grupal.

Los pensamientos expresados más arriba, fueron los verdaderos movilizadores para la reactivación de la Red. Es de destacar especialmente que los grupos que han de integrarla, no pierden su independencia, ni modo de trabajo y características particulares, ni el ámbito en que realizan sus actividades. Se trata de poner en movimiento el principio de Unificación en la Diversidad, sosteniendo actividades en forma independiente pero interconectadas entre ellas, desde los planos más densos a los más sutiles, en los que la comunicación reviste una importancia preponderante.

Los grupos reunidos se mantienen conectados y comunicados a través del correo electrónico en forma grupal, en el cual se van anticipando, compartiendo, tratando y adelantando los temas y actividades que se van desarrollando con miras a realizar dos o tres reuniones grupales anuales en presencia física y en distintos lugares del país para tratar los temas específicos del Servicio, asumiendo que éste es hoy una nueva manera de vivir aplicando el principio de la Buena Voluntad en todos los actos de la vida cotidiana.

#### EL SERVICIO COMO EXPRESIÓN DE LA **ENERGÍA DE BUENA VOLUNTAD**

Nos encontramos en los albores de este nuevo estilo de vida, a pesar que fuera introducido por el Cristo hace más de dos mil años. Es recién en este tiempo que la humanidad comienza a interpretar el mensaje de la era del Servicio y sus implicancias en todas nuestras actividades. Nos encontramos frente a una propuesta muy distinta a la que se había plantado hasta ahora. El servicio es hoy algo cada vez más objetivo en todos los asuntos humanos. Hasta el comercio ha llegado a reconocer que debe ser un agente motivador si quiere sobrevivir tal como lo entendemos en el sentido moderno. La Unificación en la diversidad, la integración dimensional de los espacios internos y externos y la conexión entre la Divinidad y nuestra personalidad irradiando la energía del Amor en Acción constituyen el fundamento del Servicio.

Debemos alcanzar como Jesucristo, un resultado espontáneo de la divinidad. Uno de los argumentos más fuertes sobre el divino desenvolvimiento del hombre es el surgimiento en gran escala de esta tendencia a servir. Empezamos a vislumbrar débilmente lo que Cristo quiso expresar por servicio. "Cristo condujo a este activador motivo de servicio a tal extensión, que cuando el bien común y nuestro bienestar y éxito personales están en conflicto, debe sacrificarse uno mismo y no los demás". Esta idea del servicio está lógicamente en conflicto con la actitud generalmente competitiva hacia la vida y el egoísmo, demostrado a menudo por el hombre común. Pero para el hombre que trata de seguir a Cristo y aspira ascender al Monte de la Transfiguración, el servicio lleva inevitablemente a la iluminación acrecentada, y la iluminación a su vez encuentra su expresión en el servicio renovado y consagrado. Así descubrimos nuestro camino hacia el Camino que holló Cristo. Siguiendo Sus pasos, adquirimos eventualmente el poder de vivir como hombres y mujeres crísticos iluminados, en nuestro medio normal y cotidiano.

"Cristo emitió claramente la nota que puede introducir la nueva civilización y el nuevo orden, y un estudio detallado de los ideales e ideas que hoy sustentan sin excepción los experimentos llevados a cabo por las diversas naciones, demostrará que todos se basan, en esencia, en algún concepto definidamente crístico. Que su método de aplicación y las técnicas empleadas sean frecuentemente anticrísticas, constituye una triste verdad, pero los conceptos fundamentales llevan con ecuanimidad la luz que Cristo vertió sobre ellos. La dificultad principal ha sido que nuestra captación intelectual de los conceptos, sobrepasa nuestro propio desenvolvimiento personal y matiza, por consiguiente, desastrosamente, la aplicación que de ellos hacemos. Cuando esas ideas básicas se transmuten en ideales mundiales gracias a los pensadores consagrados de la raza, y se apliquen con el espíritu con que Cristo los concibió, recién entonces podremos inaugurar un nuevo orden mundial. ..."

"De Belén al Calvario" de Alice A. Bailey, Fundación Lucis.

+

Para comunicarse con las Unidades de Servicio:

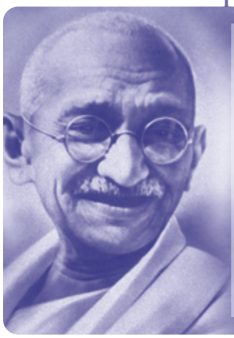
usbvarg@gmail.com

## PÁRRAFOS PARA REFLEXIONAR

LA POSESIÓN DE OBJETOS DEBE ESTAR LIBRE DE POSESIÓN Y APEGO. EL ÚNICO FIN DE POSEER COSAS ES CUIDARLAS, MEJORARLAS Y RODEARLAS CON UN AURA BENÉVOLA, CON EL PENSAMIENTO DE PASARLAS A OTROS Y COMPARTIR, Y ASÍ LLEVAR MÁS LEJOS LA ALEGRÍA. LA POSESIÓN DESPROVISTA DEL SENTIDO DE PROPIEDAD ABRIRÁ EL SENDERO A TODOS. EL QUE PUEDE MEJORAR LAS COSAS LAS POSEERÁ. LA CREATIVIDAD DEL PUEBLO EMPEZARÁ A TRABAJAR, CONOCIENDO QUE SÓLO EL ESPÍRITU OFRECE LA MEJOR SOLUCIÓN.

HJM II

## PÁRRAFOS PARA REFLEXIONAR



CUIDA TUS PENSAMIENTOS PORQUE SE VOLVERÁN PALABRAS.

CUIDA TUS PALABRAS PORQUE SE VOLVERÁN ACTOS.

CUIDA TUS ACTOS PORQUE SE HARÁN COSTUMBRE.

CUIDA TUS COSTUMBRES PORQUE FORJARÁN TU CARÁCTER.

CUIDA TU CARÁCTER PORQUE FORMARÁ TU DESTINO.

Y TU DESTINO SERÁ TU VIDA...

MAHATMA GANDHI

### LA MEDITACIÓN GRUPAL DE PLENILUNIOS ES UN SERVICIO A LA HUMANIDAD.

| PLENILUNIOS Y      | REUNIONES       |      |
|--------------------|-----------------|------|
| REUNION EN LA SEDE | LUNACION - HORA | ARG. |

| ACTIVIDAD                                                      | DIA DE REUNION       | HORA   | SIGNO     | LUNA  | FECHA      | HORA  |  |  |
|----------------------------------------------------------------|----------------------|--------|-----------|-------|------------|-------|--|--|
| Plenilunio de Acuario                                          | VIERNES 29/01/2010   | 19 hs. | ACUARIO   | Llena | 30/01/2010 | 03:17 |  |  |
| Plenilunio de Piscis                                           | SÁBADO 27/02/2010    | 17 hs. | PISCIS    | Llena | 28/02/2010 | 13:38 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 13/03/2010    | 17 hs. | PISCIS    | Nueva | 15/03/2010 | 18:01 |  |  |
| Festival de PASCUA                                             | LUNES 29/03/2010     | 19 hs. | ARIES     | Llena | 29/03/2010 | 23:25 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 17/04/2010    | 17 hs. | ARIES     | Nueva | 14/04/2010 | 09:29 |  |  |
| Festival de WESAK                                              | MARTES 27/04/2010    | 19 hs. | TAURO     | Llena | 28/04/2010 | 09:18 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 15/05/2010    | 17 hs. | TAURO     | Nueva | 13/05/2010 | 22:04 |  |  |
| Festival de la Humanidad                                       | JUEVES 27/05/2010    | 19 hs. | GÉMINIS   | Llena | 27/05/2010 | 20:07 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 12/06/2010    | 17 hs. | GÉMINIS   | Nueva | 12/06/2010 | 08:14 |  |  |
| Plenilunio de Cáncer                                           | VIERNES 25/06/2010   | 19 hs. | CÁNCER    | Llena | 26/06/2010 | 08:30 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 10/07/2010    | 17 hs. | CÁNCER    | Nueva | 11/07/2010 | 16:40 |  |  |
| Plenilunio de Leo                                              | SÁBADO 24/07/2010    | 17 hs. | LEO       | Llena | 25/07/2010 | 22:36 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 14/08/2010    | 17 hs. | LEO       | Nueva | 10/08/2010 | 80:00 |  |  |
| Plenilunio de Virgo                                            | LUNES 23/08/2010     | 19 hs. | VIRGO     | Llena | 24/08/2010 | 14:04 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 11/09/2010    | 17 hs. | VIRGO     | Nueva | 08/09/2010 | 07:30 |  |  |
| Plenilunio de Libra                                            | MIÉRCOLES 22/09/2010 | 19 hs. | LIBRA     | Llena | 23/09/2010 | 06:17 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 09/10/2010    | 17 hs. | LIBRA     | Nueva | 07/10/2010 | 14:44 |  |  |
| FORO DE BUENA VOLUNTAD MUNDIAL sábado de 16 de Octubre de 2010 |                      |        |           |       |            |       |  |  |
| Plenilunio de Libra                                            | VIERNES 22/10/2010   | 19 hs. | LIBRA     | Llena | 22/10/2010 | 22:36 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 06/11/2010    | 17 hs. | ESCORPIO  | Nueva | 06/11/2010 | 01:52 |  |  |
| Plenilunio de Escorpio                                         | SÁBADO 20/11/2010    | 17 hs. | ESCORPIO  | Llena | 21/11/2010 | 14:27 |  |  |
| Cultural                                                       | SÁBADO 04/12/2010    | 17 hs. | SAGITARIO | Nueva | 05/12/2010 | 14:36 |  |  |
| Plenilunio de Sagitario                                        | LUNES 20/12/2010     | 19 hs. | SAGITARIO | Llena | 21/12/2010 | 05:13 |  |  |
|                                                                |                      |        |           |       |            |       |  |  |

# FUNDACIÓN LUCIS

# ibros de Filosofía Espiritu



Iniciación Humana y Solar - Cartas sobre Meditación Ocultista Tratado sobre Fuego Cósmico - Tratado sobre Magia Blanca Discipulado en la Nueva Era Tomo I - Discipulado en la Nueva Era Tomo II Los Problemas de la Humanidad - La Reaparición de Cristo El Destino de las Naciones - Espejismo (Glamour) Telepatía y el Vehículo Etérico - La Educación en la Nueva Era La Exteriorización de la Jerarquía - Tratado sobre los Siete Rayos: Tomo I (Sicología Esotérica) - Tomo II (Sicología Esotérica) Tomo III (Astrología Esotérica) - Tomo IV (Curación Esotérica) Tomo V (Los Rayos y las Iniciaciones) - La Conciencia del Atomo El Alma y su Mecanismo - Del Intelecto a la Intuición - De Belén al Calvario La Luz del Alma - Autobiografía Inconclusa - Los Trabajos de Hércules El Problema Sexual - El Sexo - La Muerte - El Alma, la Cualidad de la Vida Reflexionen sobre Esto - Sirviendo a la Humanidad El Nuevo Grupo de Servidores del Mundo - El Reino Vegetal El Antakarana

### AMOR A LA VERDAD

Esencial para una sociedad justa, incluyente y progresiva.

### SENTIDO DE JUSTICIA

Reconocimiento de los derechos y necesidades de todos.

### ESPIRITU DE COOPERACION

Basado en la buena voluntad activa y en el principio de las correctas relaciones humanas.

SENTIDO DE LA RESPONSABILIDAD PERSONAL Dirigido al grupo, a la comunidad y a los asuntos humanos.

SERVICIO AL BIEN COMUN Mediante el sacrificio del egoismo.

## SOLAMENTE LO QUE ES BUENO PARA TODOS ES BUENO PARA CADA UNO

Estos son los valores espirituales que inspiran la conciencia de todos aquellos que viven para crear un mundo mejor.

EL DESTINO de los HOMBRES y las NACIONES está determinado por los VALORES que gobiernan sus DECISIONES

La crisis humana y mundial de hoy día es básicamente espiritual; ella está probando el carácter y la intención de todos los hombres y mujeres. Esto permite la oportunidad de revalorizar los valores que captamos como una forma personal de conducta.

EL MUNDO DEL FUTURO DEPENDE DE LO QUE CADA UNO DE NOSOTROS ELIJA HACER HOY.